
Lope de Vega y la arquitectura sagrada:  
El Templo como profecía

Luis Gómez Canseco  
(Universidad de Huelva)

Cuando Lope comenzó a escribir la Jerusalén conquistada, acaso en los últimos 
años del siglo XVI, el Templo de Salomón formaba parte de un paisaje intelectual 
vivo y atractivo para un cierto número de lectores españoles1. Benito Arias Montano 
había injerido en la Biblia Regia, impresa en Amberes entre 1571 y 1572, el tratado 
Exemplar sive de sacris fabricis liber, en el que se estudiaba la forma y simbología de 
las construcciones que, a su entender, habían sido inspiradas por el mismísimo Yavhé: 
el arca de Noé, el tabernáculo y el Templo de Salomón. La obrita fue reimpresa 
por Franciscus Raphelengius, antiguo colaborador de Montano, en el volumen 
Antiquitatum Iudaicarum libri IX, estampado en 1593. Montano se atuvo a la des-
cripción del Templo que se hace en I Reyes 6, 2-20 y II Crónicas 3, 1-17, aunque com-
plementando la información con las Antigüedades judías de Flavio Josefo (VIII.3.2) 
y los comentarios de la Misná hebrea2.

Ese Templo, destruido durante la invasión babilónica, tuvo un proyecto de recons-
trucción en la visión del templo futuro que el profeta Ezequiel relacionó puntual-
mente en los capítulos 40-43 de su libro. A tal descripción profética se amoldaron los 
jesuitas Jerónimo de Prado y Juan Bautista Villalpando para publicar, en 1596, sus 
In Ezechielem Explanationes et commentarii in priora sex et viginti capita3, que, de 
hecho, identificaba el Templo salomónico y el descrito por la visión del profeta. Los 
ejemplares del libro, impreso en Roma por Aloisius Zannetti, salieron hacia España 
en 15974, y a su llegada causaron un pequeño revuelo entre los allegados a Montano, 
1	 Lucie-Lary (1898: 168) recuerda que en la octava XVIII, 47 afirma de sí mismo que «al sol he visto 

treinta y ocho veces», lo que nos situaría en torno a 1600, fecha que también avala Lara Garrido (1981: 
96). En efecto, las estrofas VII, 57-58 mencionan a Felipe II ya muerto y a su hijo coronado (Carreño 
2005: 818). No obstante, Lapesa (1967: 275-276) llevó la fecha inicial de composición hasta 1598, y 
bien pudo ser que la traza de la obra y sus cantos iniciales empezaran a tomar forma en los últimos años 
del siglo XVI. Todas las citas de la Jerusalén conquistada proceden de Vega (2003). Por lo demás, este 
trabajo se enmarca en los proyectos de investigación MINECO FFI2012-32383 y PAIDI HUM-7875.

2	 Cfr. Cuadra Blanco (1995) y Gómez Canseco (2003).
3	 En 1602 y 1604 se publicaron dos volúmenes más, ya a cargo exclusivamente de Juan Bautista Vil-

lalpando, con los títulos de De postrema Ezechielis prophetae visione y Apparatus urbis ac templi 
Hierosolymitani pars I et II. Cfr. Ramírez (1991).

4	 Cfr. Lazure (2000: 162).



Luis Gómez Canseco  192

tanto por el discurso histórico como por la proximidad del proyecto a la persona del 
rey5.

Arias Montano, asentado en Sevilla desde 1592 hasta su muerte, en 1598, fue un 
referente esencial para el entorno intelectual de la ciudad, encabezado entonces por 
el pintor Francisco Pacheco. A ese grupo se quiso vincular Lope para la publicación 
de su Jerusalén, como demuestran el texto de Pacheco incluido en los preliminares 
por Baltasar Eliseo de Medinilla o los elogios hacia el propio Pacheco, hacia Arguijo, 
Diego Jiménez de Enciso, Ortiz Melgarejo o Francisco de Rioja vertidos en el libro 
XIX. El mismísimo Montano aparece citado –como expreso homenaje– no menos 
de cuatro veces en los ladillos del poema, por lo que no es de extrañar que de ese 
contexto surgiera el interés de Lope por el Templo de Salomón.

Se añadía a ello que el edificio aparecía en dos de sus principales modelos lite-
rarios. Si Torquato Tasso menciona el Templo en el canto XIX, 33, aunque, a decir 
verdad, casi al vuelo, en La gran conquista de Ultramar (1858: 322-324), el otro gran 
referente en la composición de la Jerusalén, Pedro el Ermitaño describe la ciudad a 
los cruzados, incluyendo el mencionado Templo. Por eso, en el canto III del poema, 
apenas comenzado, Lope hace que los cristianos salgan de una Jerusalén que ha sido 
ocupada por Saladino. En su camino hacia Trípoli, se detienen junto a un río y el 
patriarca Heraclio les refiere unas antiguas profecías sobre el origen de la cruz de 
Cristo que, no obstante, comienzan en el monte Moriah con una pormenorizada des-
cripción del Templo de Salomón. El discurso de Heraclio se alarga durante cuarenta 
y cuatro octavas (III, 23-67) en un excurso que describe con detalle la construcción 
y factura del Templo, su altura y longitud, sus divisiones internas y su decoración, 
la ubicación del sanctasanctórum con el velo y el Arca de la alianza, así como las 
construcciones que lo rodeaban:

…fundó su Templo Salomón de altura
de ciento y veinte codos, y sesenta 
de longitud con rica arquitectura,
y los dos altos dividiendo en treinta; 
del segundo solario hasta el altura 
sesenta puso, y por la parte exenta
sus canceles, sus ámbitos en torno
para seguridad y para adorno. (2003: 109)

La extensa digresión parece, en principio, traída por los pelos. De hecho, un lec-
tor contemporáneo, como Juan de Fonseca y Figueroa, entendió que se trataba de un 
postizo y, cuando –en unas notas tomadas al hilo de la lectura– llega a este episodio, 
apunta: «La descriptión del Templo y repetición de escrituras parece impertinente 
en la postrera octava» (Moya y Beltrán 1987-1988: 1002). No le faltaban razones 
a Fonseca para emitir tal juicio, pero Lope tuvo otras para forzar de esta manera el 
discurso, aun cuando, en realidad, todo él está tomado casi a la letra de la Chronica, 

5	 Véase, como ejemplo, las palabras de fray José de Sigüenza en su Historia de la Orden de San Jeró- 
nimo (1963: 431). Todavía en 1612, Pedro de Valencia, discípulo también de Montano, aprovechó la 
elaboración del Index librorum prohibitorum et expurgatorum para recomendar la censura del libro 
(Valencia 2014: 147-168). En torno a la polémica, véase Cuadra Blanco (2015).



Lope de Vega y la arquitectura sagrada: El Templo como profecía 193

succintim compraehendentia res memorabiles seculorum omnium ac gentium, ab  
initio mundi usque annum Christi nati MCCCCC de Johannes Nauclerus, a partir 
de la edición salida en Colonia, de las prensas de Johannes Quentel y Gervinius 
Calenius en 15646.

El motivo, no obstante, le resultó a Lope lo suficientemente sustancial como para 
darle cabida, de uno u otro modo, en otros textos escritos por los mismos años. Así el 
soneto LXXIV de las Rimas impresas en 1602, dedicado al conde de Lemos, remite al 
«nuevo templo» –el monasterio de San Lorenzo El Real de El Escorial– como ejem-
plo de sobrepujamiento de una nueva edad frente a la antigua:

La antigua edad juzgó por impossibles 
tres cosas celebradas en el mundo, 
o hallar jamás artífice segundo 
a quien segunda vez fuessen possibles: 
la clava con que Alcides tan horribles 
monstros venció en la tierra y el profundo, 
de Júpiter el rayo furibundo 
y los versos de Homero inacessibles. 
Otras tres ay en nuestra edad presente: 
las hazañas de Carlos soberano; 
del nuevo Salomón el nuevo templo 
y vuestros versos, conde, en cuya frente 
resplandece el laurel ingrato en vano: 
que no teniendo igual, sirven de exemplo. (1993-1994: I, 351)

Asimismo una de las loas recopiladas en la primera parte de sus Comedias, de 
1604, acude a la idea de un nuevo templo que compite con el de Salomón, aunque en 
un contexto burlesco y en el marco temático de la envidia y la murmuración sobre el 
que tanto volvió el Lope de esos años. Como en el episodio de la Jerusalén, aquí tam-
bién se describe con puntualidad el edificio:

Revolviendo cierto día 
un libro, escrita esta historia 
digna de mármol y bronce 
hallé en una de sus hojas. 
Y fue que viéndose un hombre 
(cuyo nombre, pues, no importa, 
en olvido y en silencio 
será bien pasarlo agora) 
tan próspero y abundante 
de bienes que su memoria 
la de aquel Midas famoso 
resucita al mundo y toma, 
no sabiendo en qué expendellos 
quiso una casa famosa 
labrar, de forma que fuese 
maravilla octava y sola. 

6	 Cfr. Gómez Canseco (2016).



Luis Gómez Canseco  194

Púsolo por obra al punto 
y con menos tiempo y costa 
que Salomón de su Templo 
el immortal nombre borra. 
Eran, al fin, sus paredes 
de alabastro, que al aljófar 
imitaba en la blancura 
cuando sale de las conchas. 
De jaspe resplandeciente 
las portadas sumptüosas, 
cuya grandeza decía 
del dueño el estado y pompa. 
De pórfiro las columnas, 
que a los techos de oro tocan, 
de mármol las escaleras 
y de pizarra las losas. 
Las pirámides de Egipto 
eran de sus torres sombra 
dando con sus chapiteles 
invidia al sol que los goza. 
Cercólo de mil jardines 
cuyas diversas alfombras 
representaban aquellas 
de Menfis y Babilonia. 
Al fin, todo su edificio 
era, senado, de forma 
que fue la grandeza suya 
afrenta y ignominia de otras. (1997: 100-101)

Ese mismo año de 1604, vio la luz El peregrino en su patria, donde se presentaba 
a Salomón como «aquel famoso que hizo el Templo a Dios, que no ha tenido / igual 
en todo el orbe ni tuviera / segundo, si el segundo rey Filipo / no hubiera edificado 
a San Laurencio» (1973: 113). Más adelante, con motivo de una visita al monasterio 
de Monserrat, un peregrino alemán compone un epigrama donde el Templo salomó-
nico se pone en conexión teológica con el culto mariano: «Hizo el divino Salomón 
eterno…» (1973: 159-169). Hacia 1609 pudo componer Lope su comedia La octava 
maravilla, en la que Tomar, rey musulmán de Bengala, emplaza a varios arquitectos 
antes de edificar un templo en honor de Alá. Allí concurren Sirán, que describe los 
templos de Diana en Éfeso, Juno y Júpiter, junto con la casa de Ciro; Roseto para mos-
trar los palacios de Alejandro y Nerón; el hebreo Samuel, que presenta el Templo de 
Salomón; y el español Leonardo, que hace lo propio con el monasterio de El Escorial. 
Así se refiere Samuel al edificio hierosolimitano:

Tomar 	 Hebreo ¿qué tranzas tienes? 
Samuel 	 Aunque antiguas y modernas 
	 pudiera mostrarte muchas, 
	 basta que este templo veas. 
Tomar¿ 	De quién es? 



Lope de Vega y la arquitectura sagrada: El Templo como profecía 195

Samuel 	 De Salomón, 
	 y no admite competencia 
	 porque es Dios el arquitecto. 
Tomar 	 Rara maravilla!
Samuel 	 ¡Extrema! Vega (2010: 925).

Los Pastores de Belén salieron en 1612 y de nuevo el Templo tiene una significa-
tiva e inesperada presencia en la obra, casi siempre vinculada al personaje de Nicaula, 
reina de Saba, cuya visita a Salomón también se detallaba en la Jerusalén conquis-
tada. Es el pastor Nectalvo quien entona las grandezas místicas del Templo:

Aquí del magno Salomón se ofrece 
la ciencia, que una noche le fue dada; 
el templo que en el mundo le engrandece, 
maravilla a ninguna comparada; 
por quien Nicaula de Sabá le ofrece
gloria de tantos Reyes envidiada; 
si bien en la vejez las Idumeas
le obligaron a hacer cosas tan feas. (2011: 154)

Todavía en 1620 volvió sobre el asunto, con ocasión de una Oración hecha para 
el «certamen en los recoletos agustinos cuando mudaron el Santísimo Sacramento a 
la capilla mayor, nueva», aunque luego se incluyera en La vega del Parnaso (1637).  
En el poema, san Agustín se enviste del espíritu de Salomón para celebrar la funda-
ción del nuevo templo, que se pone en parangón con el bíblico, en términos similares 
a los que ya habían aparecido en La octava maravilla:

…Augustino
en forma de aquel rey, que, dedicando
el más excelso Templo,
figura de la Iglesia,
que deja atrás la maravilla efesia
ni vio la gran Cartago,
Getulia ni Apolonia,
de Juno, Apolo y Júpiter,
diciendo: «Señor mío,
escucha mi oración, pues himnos oyes,
para que estén tus ojos 
abiertos siempre sobre aqueste Templo, 
desde que salga el día 
hasta que ausente el sol, la oscura noche 
a su prisión le lleve,
pues fue palabra tuya
que en él escucharías
las oraciones de su siervo humilde».
Esto dijo en el Templo 
Salomón, y Augustino
repite a Dios los mismos himnos santos. (2015: II, 345-346) 



Luis Gómez Canseco  196

Arquitectura y profecía

Son dos las funciones retóricas que el Templo de Salomón tiene en estos textos de 
Lope. La primera de ellas corresponde al sobrepujamiento con otras construcciones 
para ponderar su grandeza o perfección, como se plasma en el soneto de las Rimas 
o en la loa de 1604. La segunda es la écfrasis –en tanto que descripción detallada de 
un objeto artístico– que pretende conmover o impresionar al lector7. Como recurso 
retórico, la écfrasis contaba con numerosos antecedentes en la tradición épica, que 
justifican su presencia en la Jerusalén conquistada8, aunque Lope se sirve de este 
motivo para introducir un mensaje profético.

Siguiendo los modelos de Virgilio, Ariosto y Tasso, y aun los de la tradición 
medieval, Lope otorgó un papel clave a las profecías en el diseño de la Jerusalén 
conquistada, como anuncio de un evento futuro respecto a distintos acontecimien-
tos de la historia y como parte esencial de un mundo en el que cabía el prodigio y la 
intervención divina9. Desde el comienzo de la acción épica, todo el libro está transido 
de un espíritu profético que confirman los augurios del cautivo a Saldino en el libro 
VI, la presencia inequívoca de Joaquín de Fiore en el VII o el futuro anunciado al rey 
Alfonso por el mago Mafadal en el XIII.

La singularidad, en el caso del Templo salomónico, consiste en que la profecía  
va unida a la écfrasis, algo que ya contaba con un antecedente en la Eneida VIII, 
616-731, donde Virgilio anuncia el destino de su héroe por medio de la descripción 
del escudo forjado por Vulcano. Se añade a ello el hecho de que el objeto elegido sea 
arquitectónico, aunque en este caso, como subraya Samuel en La octava maravilla, 
«es Dios el arquitecto», por lo que se sobreentiende el carácter sagrado del edificio. 
Por eso, en Los pastores de Belén, el encargado de presentar el Templo es el pastor 
Aminadab, caracterizado como «estudioso de la leción del Torach» (2011: 16), es 
decir, atento a los sentidos de la palabra de Dios. Late en ello la convicción, mantenida 
desde el Antiguo Testamento hasta la Edad Media, de que las construcciones inspira-
das por Dios guardan mensajes proféticos en cada uno de sus más mínimos detalles. 
Es la idea que se traslada, por ejemplo, en san Benigno de Dijon, que, en referencia a 
la construcción de un templo para el culto divino, apunta: «In eo multa videntur mys-
tico sensu facta, quae magis divinae inspirationi quam alicuius deputari debent peri-
tiae magistri», esto es, ‘En el cual hay mucho que parece hecho con sentido místico, 
que habría que reputar más a la divina inspiración que a la pericia de algún maestro’ 
(1854: 162, 819).

En la Jerusalén, es Heraclio de Auvernia, patriarca de la ciudad, quien hace la 
descripción del Templo. Como personaje, Heraclio aparece únicamente en los tres 
primeros libros del poema, vinculado siempre a la pérdida de la Vera Cruz y de la 
ciudad de Jerusalén a manos de Saladino: «Heraclio –según se precisa en un ladillo–  

7	 Cfr. d’Artois (2006: 20-21 y 26-27), que subraya, además, la relación entre la descriptio retórica y la 
composición de lugar ignaciana, asentada como práctica en los colegios jesuitas.

8	 Sobre la écfrasis en Lope, Bergmann (1979), Borghini (1949: 307) y Guillén (1995).
9	 En torno a la profecía en la épica clásica y renacentista, véase Cairo (2013) y Cerbo (2005). Sobre la 

profecía en la Jerusalén, véase Guillén (1989: 109-118), Davis (2000: 175-185) y Carreño (2005:  
830-831).



Lope de Vega y la arquitectura sagrada: El Templo como profecía 197

se llamaba el patriarca de Jerusalén cuando se perdió la Cruz, porque había profecía 
que uno la había de ganar y otro perder». El otro, claro está, era el emperador Heraclio. 
Lope se encargó de subrayar los vínculos proféticos del personaje y de esa pérdida: 
«El patriarca Heraclio la temida / profecía lloró, viendo ganada / en tiempo de otro 
Heraclio, y reducida / a libre imperio la ciudad sagrada, / y que en el suyo (¡gran 
dolor!) perdida, / sangrienta yace en lágrimas bañada» (2003: 47 y 103). Por tal razón, 
su descripción del Templo se abre con una referencia a la cruz en que murió Cristo:

De esta divina victoriosa vara, 
verde y florida ya, de este instrumento, 
de esta arpa de David, que tuvo fijas 
las cuerdas de Dios hombre en tres clavijas,
dejando las antiguas profecías, 
con quien ahora la verdad concierta, 
me refirieron los primeros días
que vio el persiano la Dorada Puerta, 
una en consuelo de las ansias mías,
que yo no sé si es apócrifa o cierta, 
fundada en verdadera y sacra historia,
a quien se debe crédito y memoria. Vega (2003: 108)

A partir de ahí se narra la fundación del Templo sobre el monte Moriah y se des-
cribe el edificio a lo largo de veinticuatro octavas siguiendo a la letra la Chronica de 
Nauclerus. Solo entonces Heraclio introduce en su narración a un nuevo personaje de 
dimensión profética: Nicaula, reina de Saba, identificada en los ladillos con Sibila10. 
Admirada de la sabiduría de Salomón y la magnificencia de su Templo, Nicaula acude 
a Jerusalén para confirmar por medio de enigmas la inspiración divina de la obra. 
Durante su estancia y dado su natural profético, viene a identificar, entre los jardines 
que rodeaban la obra, el árbol en el que habría de morir Cristo:

Dicen algunos que a Sabá llegada, 
mas no se sabe bien, dijo en su ausencia, 
lo que en los bosques vio de la sagrada 
ciudad, que tuvo oculto en su presencia; 
escribiole que vio con acopada 
pompa un árbol que hacía competencia 
a los demás en ramas y hermosura
de verde y natural arquitectura. 
Y que en este sería suspendido 
un hombre, cuya muerte causaría 
que el pueblo de Israel fuese esparcido,
cuyo reino también perecería; 
al fin por los indicios conocido,

10	 «Gregorio Cedrono dice que los griegos la llamaron Sibila, y él mismo lo siente cuando dijo: Nam et 
ipsa Sybilla ob ingenii promptitudinem sapientamque, et rerum multarum peritiam magni erat nomi-
nis. Oisopaeus in oracula Sybillina» (Vega, 2003: 116). La cita remite al Historiarum compendium 
de Georgius Cedrenus, que narra el episodio de Nicaula, afirmando, en efecto: «regina Sabae, quae a 
Graecis Sibylla dicta fuit» (1838: 167).



Luis Gómez Canseco  198

y por el tronco derribado un día, 
fue por el rey pacífico mandado
que fuese el tronco en la piscina echado. 
De este dicen que fue la Cruz divina, 
vivífica, suprema, insigne rama, 
que hallado en la probática piscina 
dio a Cristo santo la postrera cama. (2003: 116-117)

En Los pastores de Belén, el ya mencionado pastor Aminadab recuerda esos  
enigmas que Nicaula propuso Salomón y, más adelante, Dositea compara su peregri-
nación a Jerusalén con la de los Reyes Magos para descubrir que el nuevo y defini-
tivo enigma era el propio Redentor: «De la misma Sabá, Nicaula bella, / sabia, por 
sabio a Salomón traía / dones y enigmas, fama fue, no estrella. / Hoy, Reyes, a mayor 
sabiduría / traéis presentes, y guiados de ella / halláis la enigma en brazos de María» 
(2011: 301). Ese vínculo entre el Templo salomónico y la Virgen María se repite en 
el epigrama que el peregrino alemán eleva con motivo de su visita al monasterio de 
Monserrat en El peregrino en su patria:

Hizo el divino Salomón eterno
trono a su madre para honrarla un día,
y a vos criada, celestial María,
en la idea de Dios desde ab aeterno,
labró un templo el Artífice superno
luego que el mundo en fábrica ponía,
faro que fuese de las naves guía,
perdido el norte del mortal gobierno.
Este monte, pirámide, obelisco,
y eterno altar fue el templo, Virgen bella,
de vuestro Salomón fábrica altiva,
para que hiciese el nido en este risco
la cándida paloma inclusa en ella,
saliendo el sol a vuestra verde oliva. (1973: 159-169)

En el soneto se establece un complejo paralelo entre tres templos: el de Salomón, 
definido como una suerte de microcosmos, el de Monserrat y el mundo creado por 
Dios, que se presentan como glorificación de la Virgen en tanto que engendradora de 
Cristo y se relacionan con el Espíritu Santo para anunciar la esperanza en la redención 
en el último verso.

Con esa misma intención de conectar el Templo con la redención, Lope subrayó 
su construcción sobre el monte Moriah, añadiendo cuatro referencias veterotestamen-
tarias que también apuntan a la redención: «Después de cuatrocientos y ochenta años 
/ de la egresión del cautiverio hebreo, / donde Abraham oyó los desengaños / de su 
obediente sin igual deseo, / vio la escala Jacob y de los daños / de su pueblo el pastor 
del filisteo, / cesar el ángel y envainar la espada, / cumbre del monte Moria celebrada» 
(2003: 108-109). Hagamos la relación de estos antecedentes proféticos: la liberación 
del cautiverio hebreo, el sacrificio y salvación de Isaac, la escala de Jacob como pacto 
entre Dios y los hombres y el perdón del ángel del Señor a David y a su pueblo, según 



Lope de Vega y la arquitectura sagrada: El Templo como profecía 199

se narra en 1 Crónicas 21, 15-17: «Alzando David los ojos, vio al ángel de Jehová, 
que estaba entre el cielo y la tierra, con una espada desenvainada en la mano, exten-
dida sobre Jerusalén. Entonces David y los ancianos, cubiertos de sayal, cayeron de 
rostro en tierra».

Como ha explicado Anna Cerbo (2005: 467), «la forma profetica soccorre sia la 
predicazione sia la trattazione scritta dei più complessi temi teologici, quali la nascita 
di Gesù Cristo, la crocifissione e la resurrezione, il diluvio universale e il Giudizio 
universale». En este caso, Lope convirtió la construcción del Templo en profecía de 
la futura resurrección simbolizada por la cruz. No estaba lejos de la verdad Juan de 
Fonseca, cuando anotó respecto a este episodio de la Jerusalén: «Parece que tira solo 
a contar de dónde se hizo la cruz de Christo, porque no concluye otra cosa» (Moya 
y Beltrán 1987-1988: 1002). Pero, en realidad, sí había otra cosa, pues, el lignum  
crucis tiene una importancia capital a lo largo del poema, que no es ajena a la caída 
de Jerusalén ni a su anunciada reconquista, desde el punto y hora en que los turcos 
ganan, en el libro I, un brazo de la santa cruz, que será motivo de diversos conflictos 
en la trama hasta el libro XII.

Desde el punto de vista teológico, la cruz aparece como instrumento y cauce de la 
resurrección y la redención, convirtiéndose en eje de las dos venidas de Cristo, pues, 
según entiende Joaquín Casalduero (1971: 68), «la Iglesia nace con él y con él se 
desarrolla, porque a través suyo el reino espiritual de Cristo se establece en el mundo. 
Se pone en la Jerusalén celeste el énfasis que se ponía en el milenio, y además se la 
convierte en meta del destino y de la esperanza de los hombres». Por ello no ha de sor-
prender que, tras la descripción del templo en la Jerusalén terrestre que se encuentra 
en el libro III, comparezca en el IV la Jerusalén celestial para pedir el socorro divino. 
Pero no solo por la circunstancia histórica descrita en el poema, sino, más allá, aten-
diendo a la redención definitiva, que aparece encarnada en la figura de Cristo crucifi-
cado al final de la escena:

Aquel amor recíproco parece 
que allí más eficaz se comunica; 
el Padre en él se agrada y se engrandece, 
y el Hijo al Padre eterno glorifica;
la humanidad asunta resplandece, 
y aquella joya más preciosa y rica,
santísimo rubí de su costado,
mostró su corazón enamorado.
Las rosas de los pies y de las manos 
de amor enrojecieron las heridas,
que cuando pide el bien de los humanos, 
la púrpura refrescan encendidas;
el Padre con los ojos soberanos 
mira el valor de las humanas vidas, 
y viendo lo que al Hijo el mundo cuesta,
en su piedad escribe la respuesta. (2003: 146).

El Templo se convierte así en una manifestación terrena de la Jerusalén celestial, 
pero también en una prefiguración mística. Si bien se mira, se trata de un mecanismo 



Luis Gómez Canseco  200

de interpretación propio del texto bíblico, según el cual la literalidad del Antiguo 
Testamento contendría sentidos proféticos que anuncian no solo el Nuevo Testamento, 
sino el futuro posterior. El método, que tenía su origen en algunos comentaristas 
rabínicos, reaparece en Joaquín de Fiore o Sixto de Siena y está presente en autores 
como fray Luis de León o Benito Arias Montano. Precisamente del Exemplar, el texto 
donde Montano describe el Templo de Salomón, se deduce una concepción sagrada de 
algunas construcciones ideadas por la mente divina y luego trasmitidas a los hombres, 
que encierran secretos de índole profética. Así, por ejemplo, el arca de Noé se presenta 
como un ataúd ajustado a las medidas del cuerpo muerto de Cristo, en el que se per-
cibe la marca de los clavos en pies y manos y la lanzada en el costado derecho, dando 
a entender que en el espacio arquitectónico del arca estaba ya implícita la redención 
del pecado y la salvación eterna11. También Lope otorgó una dimensión profética y 
cristológica al Templo como prefiguración de la redención y de la Jerusalén celeste, 
que se apunta de un modo semejante en los Pastores de Belén: 

Alégrese, pues, Sión, y alégrese Israel (como él mismo dice), pastores de Belén, este 
dichoso día que tantos siglos antes nos predijeron. Y advertid que este reino no le habéis 
de entender así terreno y material, como algunos de nosotros, sin penetrar la corteza, le 
imaginan. No es este el de David, de Salomón, de Ezequías y de otros, no la reedificación 
del Templo; que el reino de este Niño es espiritual y divino, como lo han dicho y prevenido 
los profetas: Cristo ha de reinar en la espiritual Jerusalén. Y así, cuando oyéredes reino, 
unción, Sion, Jerusalén, Templo, pueblo de Jacob, hijos de Israel, y la congregación y junta 
prometida de todas las partes de la tierra, habeisla de entender en el espiritual sentido, y no 
en la corteza de la letra. Así que el reino de David en Jerusalén, el monte de Sion, la casa 
de Jacob y el pueblo de Israel, ya, pastores míos, habéis de entender una Iglesia y agrega-
ción de fieles y justos; y Cristo un redentor, no de la terrena cautividad, sino de la espiritual 
redención. (2011: 222)

No obstante, antes de la segunda llegada de Cristo y de la redención definitiva, 
Lope quiso proyectar esa imagen sagrada del Templo como fuente de redención hacia 
su propia contemporaneidad.

Proyecciones de un nuevo templo 

El papel que Lope se asigna a sí mismo como intérprete de las profecías y vate 
para la corte hispánica le permite actualizar su mensaje y trasladarlas a la realidad 
contemporánea12. Esa actualización alcanza también a la arquitectura, pues, como ha 
explicado Ofelia Manzi (1991: 202), todo constructor de un nuevo templo se envolvía 
de algún modo en el mismo espíritu de los arquitectos sagrados: «En la edificación del 
templo cristiano todo responsable de la obra –inspirado por Dios–, se convierte en un 
nuevo Béselél o en un nuevo Salomón, con lo cual la continuidad de la religión con 
respecto a sus fuentes y el respeto del arquetipo paradigmático, quedan asegurados». 

11	 Cfr. Gómez Canseco (2013).
12	 Cfr. Leahy (2009: 67).



Lope de Vega y la arquitectura sagrada: El Templo como profecía 201

Lope plasmó esta convicción en la Oración que escribió en 1620 para la consa-
gración de la iglesia de los agustinos recoletos, que se vincula expresamente a una 
profecía de Isaías sobre la refundación del Templo. Nos encontramos incluso con una 
mención del mismo monte Moriah como lugar propicio para los sacrificios:

«Yo traeré –dijo Dios por Isaías– 
mi pueblo al monte santo, 
y darele alegría en la alta Casa 
de mi oración donde agradables sean
sobre mi altar sus víctimas», 
palabras que este día (¡oh santo templo!) 
os vienen tan al justo
que parece que Dios por vos las dijo. (2015: 328)

Siguiendo una pauta común, el nuevo templo viene a ser denominado Epifanía, 
como alusión expresa al nacimiento de Cristo y a la redención, para subrayar de inme-
diato su condición divina y milagrosa: «No parece que os han edificado, / y parece 
que sois aparecido» (2015: 337). Es esa naturaleza sagrada la que –en un paralelo 
prefigurativo– convierte al templo en una nueva estrella que ha de guiar en peregri-
nación al actual monarca, Felipe III, como antes ocurriera con los Magos, y aun antes 
con Nicaula respecto al Templo hebreo. En ese ejercicio de paralelismos, san Agustín 
se inviste del espíritu de Salomón para repetir sus palabras en la consagración del 
Templo, al tiempo que su discurso se proyecta no ya hacia el santo, sino hacia los 
agustinos del 1620, últimos responsables de la obra y herederos del monarca hebreo. 
A la postre, la iglesia de los agustinos, ubicada en la muy terrestre corte madrileña, 
terminará convirtiéndose en partícipe y adelanto de la Jerusalén celestial: 

y escuche de Madrid sus oraciones:
pues aunque dijo ya por Isaías,
que es el cielo su solio, y que es la tierra
alfombra de sus plantas,
aquí también habita:
este será su cielo. (2015: 346)

El juego de semejanzas místicas se multiplica en el caso del monasterio de 
San Lorenzo el Real de El Escorial, que desde muy pronto fue señalado como un 
segundo Templo, al tiempo que su constructor, Felipe II, aparecerá como un nuevo 
Salomón, similar en sabiduría y prudencia13. De hecho, Lope se refiere al monarca 
hebreo en la écfrasis del libro III como «el Rey prudente», con un apelativo que, 
para los lectores de principios del siglo XVII, apuntaba sin equívocos hacia el rey 
muerto en 1598. Del mismo modo que el Templo de Jerusalén se identifica con la 
dinastía y el pueblo hebreos, El Escorial adquiría así un valor emblemático para la 
monarquía hispánica.

13	 Cfr. Cuadra Blanco (1996 y 2000), Lazure (2000: 166-167), Valdés (2001: 176-177) y Nogués (2006: 
477).



Luis Gómez Canseco  202

A partir de esa idea, construyó Lope su comedia La octava maravilla, que comienza 
en Bengala, pasa por Sevilla y la isla de Gran Canaria, para llegar a la corte y, desde 
Cádiz, retornar finalmente a Bengala. Su protagonista, el rey Tomar, de fe musulmana, 
decidido a levantar un templo a Alá, escucha las maravillas que un arquitecto español 
llamado Leonardo le detalla en torno a El Escorial. Como en la Jerusalén conquis-
tada, Lope aprovecha la ocasión para describir el edificio –con el detenimiento que 
permitía una comedia–, siguiendo de cerca el testimonio de un discípulo de Arias 
Montano, fray José de Sigüenza. El templo se convierte en motor de la acción en el 
punto y hora en que Tomar declara: «de esta octava maravilla ha sido / mi alma de su 
ser enajenada». Bajo ese efecto de fascinación y movido por el deseo de conocer el 
edificio sagrado y al rey que lo sustenta, decide iniciar una peregrinación para la que 
se señala por expreso el paralelo de la que hizo la reina Nicaula a Jerusalén:

Llévale el ver la octava maravilla, 
y al rey también, que es maravilla octava, 
haciendo Salomón al de Castilla, 
como Nicaula a Siria caminaba. (2010: 943-944)

Tras muchas peripecias en España, Tomar regresa a Bengala convertido al catoli-
cismo y habiendo adoptado el nombre cristiano de Felipe:

Ya que soy Felipe, 
por devoción y amor del rey de España,
glorioso de este nombre, y más glorioso 
del que tengo, señores, de cristiano, 
prometo de escribirle y despacharle
lo más presto que pueda embajadores 
para que desde allá me envíe padres 
que instruyan en la fe todos mis reinos 
como dicen que lo hace el rey de Persia. (2010: 1029)

La obra termina con el perdón que Tomar otorga al usurpador Ozmín y a su 
hermana Briseida, al ver que buscan amparo bajo un retrato del monarca español: 
«Tomar. ¿Pues de qué señor se amparan? / Motril. Alza los ojos arriba / y mira que 
es rey de España / a cuya sombra se arriman. / Tomar. ¡Cielos, este es su retrato! / 
¡A qué buen tiempo me avisan! / Perdonad, gran rey de España: / yo les perdono las 
vidas» (2010: 1033).

El paralelo entre la Jerusalén conquistada y La octava maravilla resulta transpa-
rente. En el poema, el Templo construido por Salomón suscita el viaje de Nicaula, que 
allí descubre el árbol donde Cristo habría de morir para traer la redención al mundo; 
en la comedia, El Escorial provoca la peregrinación de Tomar a España, que, tras 
convertirse al cristianismo, se dispone a convertir a todo su pueblo. Ambos templos se 
convierten así en centro del mundo para avanzar mesiánicamente hacia la redención 
y la futura Jerusalén celestial. Felipe II habría reconstruido el Templo con El Escorial 
y a su hijo correspondería la constitución de una nueva Jerusalén terrestre como paso 
hacia la celestial y definitiva, tal como el abad Joaquín había predicho en el libro VII 
de la Jerusalén:



Lope de Vega y la arquitectura sagrada: El Templo como profecía 203

Sucederale un águila divina
que le podrá mirar solo en la tierra, 
a cuyos rayos desde aquí se inclina 
cuanto la tierra más hermoso encierra; 
corre tiempo veloz, pasa, camina, 
llegue sabio en la paz, fuerte en la guerra, 
rayo al hereje vil, cuchillo al moro, 
el Tercero Filipe al Siglo de Oro. (2003: 271)

De este modo y según se deduce de los textos lopescos, el Templo de Salomón, 
como edificio inspirado por el mismo Dios, encerraría en sí la prefiguración de todos 
los templos futuros y, en especial, de El Escorial, marcando proféticamente el camino 
hacia un Siglo de Oro que avanzaría desde una primera redención terrena hacia la 
redención eterna y la Jerusalén celestial. Pero que nadie se engañe: esa Jerusalén 
deseada, para el propio Lope, no era otra cosa que un lugar en la corte, que aspiraba 
alcanzar hilando tales profecías en torno al monarca.

Bibliografía citada

Arias Montano, Benito, Antigüedades Hebraicas. Tratados exegéticos de la Biblia 
Regia. Antiqvitatvm Ivdaicarvm libri IX. Apparatvs sacer, coord. Luis Gómez 
Canseco, Huelva, Universidad de Huelva, 2013.

Benigno de Dijon, Chronica venerandorum abbatum illustriumque hujus beatissimi 
athletae Christi Benigni Divionensis monasterii benefactorum atque fundatorum, 
en Patrologia Latina Database, ed. Jacques-Paul Migne, 1854, 162, cols. 755-849.

Bergmann, Emilie, Art Inscribed: Essays on Ekphrasis in Spanish Golden Age Poetry, 
Cambridge, Harvard University Press, 1979. 

Borghini, Vittorio, Poesia e letteratura nei poemi di Lope de Vega, Genova, Scia, 
1949. 

Bustamante García, Agustín, La octava maravilla del mundo (estudio histórico sobre 
El Escorial de Felipe II), Madrid, Alpuerto, 1994.

Cairo, María Emilia, Vatum ignarae mentes Estudio del discurso profético en Eneida 
de Virgilio, Tesis de Doctorado, Universidad Nacional de La Plata, 2013.

Carreño, Antonio, «Las trampas de la historia: La Jerusalén conquistada de Lope de 
Vega», en Dejar hablar a los textos: homenaje a Francisco Márquez Villanueva, 
ed. Pedro Piñero, Sevilla, Universidad de Sevilla, 2005, vol. II, p. 813-835.

Cedrenus, Georgius, Historiarum compendium, en Corpus scriptorum historiae  
byzantinae, ed. Barthold Georg Niebuhr, Bonn, Immanuel Bekker, 1838.

Cerbo, Anna, «Forme di poesia profetica tra Cinquecento e Seicento», Bruniana 
& Campanelliana. Ricerche filosofiche e materiali storico-testuali, 11 (2005), 
p. 451-467.

Cuadra Blanco, Juan Rafael de la, «La idea de El Escorial y dos textos históricos 
hebreos: El templo de Herodes en Jerusalén a través de Josefo y la Misnah»,  
El Olivo, 41 (1995), p. 41-62.

—, «El Escorial y el Templo de Salomón», Anales de Arquitectura, 7 (1996), p. 5-15.



Luis Gómez Canseco  204

—, «El Escorial como nuevo Templo de Salomón en la literatura de los siglos XVI  
y XVII», La Ciudad de Dios, 113 (2000), p. 449-476.

—, «El Escorial y el Templo de Salomón», 2015. http://www.delacuadra.net/escorial/
jrtemplo.htm. 

d’Artois, Florence, «Las “imagines agentes” y lo trágico en La Jerusalén conquis-
tada», Anuario Lope de Vega, 12 (2006), p. 19-34.

—, «Images et genre: de la fonction des images dans deux épopées tragiques de Lope 
de Vega: La Jerusalén conquistada, La corona trágica», en Pouvoirs de l’image 
aux XVe, XVI e et XVII e siècles. Pour un nouvel éclairage sur la pratique des 
Lettres à la Renaissance, ed. Marie Couton, Clermont-Ferrand, Presses universi-
taires Blaise-Pascal, 2009, p. 471-496.

Davis, Elizabeth B., Myth and Identity in the Epic of Imperial Spain, Columbia, 
University of Missouri Press, 2000.

Flavio Josefo, Antigüedades judías, ed. J. Vara Donado, Madrid, Akal, 1997, 2 vols. 
Gómez Canseco, Luis, «Lope hebraizante: La Jerusalén bíblica en La Jerusalén  

conquistada», Hispania Judaica, 9 (2003), p. 233-247.
—, «La medida del hombre: Arquitectura y simbología en el biblismo español», en 

La representación del espacio en la literatura española del Siglo de Oro, ed. 
Eberhard Geisler, Madrid, Anthropos, 2013, p. 72-98.

—, «Lope de Vega y Johannes Nauclerus: De la cronografía a la profecía épica», 
Anuario Lope de Vega, 2016 (en prensa).

Guillén, Felisa, Épica, historia y providencialismo en la España del siglo XVII: el 
caso de “La Jerusalén conquistada”, Tesis de doctorado, University of California, 
Santa Barbara, 1991.

—, «Incidencia de la doctrina contrarreformista en la estructura argumental de la 
Jerusalén conquistada», en Actas del X Congreso de la Asociación Internacional 
de Hispanistas, ed. Antonio Vilanova, Barcelona, PPU, 1992, vol. II, p. 985-992.

—, «Ekphrasis e imitación en la Jerusalén conquistada”, Hispania, 78 (1995), 
p. 231-239. 

Kottman, Karl, Law and Apocalyse: The Moral Thought of Luis de León, The Hague, 
Martinus Nijhoff, 1972.

Lapesa, Rafael, «La Jerusalén del Tasso y la de Lope», en De la Edad Media a nues-
tros días. Estudios de historia literaria, Madrid, Gredos, 1967, p. 264-285 

Lara Garrido, José, «Fusión novelesca y épica culta en Lope (De La hermosura 
de Angélica a La Jerusalén conquistada)», Analecta Malacitana, 4 (1981), 
p. 187-202.

Lazure, Guy, «Perceptions of the Temple, Projections of the Self: Royal Patronage, 
Biblical Scholarship and Jesuit Imagery in Spain, 1580-1620», Calamus 
Renascens, 1 (2000), p. 155-188.

Leahy, Chad, «“Legant prius et postea despiciant”: Lope, San Jerónimo e Isaías en la 
portada de la Jerusalén conquistada (1609)», Criticón, 106 (2009), p. 57-71.

Lucie-Lary, Jacqueline, «La Jerusalén conquistada de Lope de Vega et la Gerusalemme 
Liberata du Tasse», Revue des Langues Romanes, 41 (1898), p. 165-203.

Manzi, Ofelia, «Textos para una definición del espacio sagrado», Temas Medievales, 
1 (1991), p. 195-207.



Lope de Vega y la arquitectura sagrada: El Templo como profecía 205

Morley, S. Griswold y Bruerton, Courtney, Cronología de las comedias de Lope de 
Vega, Madrid, Gredos, 1968.

Moya del Baño, Francisca y Mª Teresa Beltrán Noguer, «Las notas de D. Juan de 
Fonseca a la Jerusalén de Lope de Vega», Estudios románicos, 5 (1987-1988), 
p. 996-1009. 

Nogués Bruno, María, «La octava maravilla o el simbolismo de El Escorial», en Edad 
de oro cantabrigense: Actas del VII Congreso de la Asociación Internacional de 
Hispanistas del Siglo de Oro, coord. Anthony J. Close y Sandra Fernández Vales, 
Cambridge, Asociación Internacional del Siglo de Oro, 2006, p. 475-481.

Ramírez, Juan Antonio (ed.), El templo de Salomón según Prado y Villalpando, trad. 
José Luis Oliver Domingo, Madrid, Siruela, 1991.

Sánchez Jiménez, Antonio, «Quevedo y Lope (poesía y teatro) en 1609: patriotismo 
y construcción nacional en la España defendida y la Jerusalén conquistada»,  
La Perinola, 17 (2013), p. 27-56.

Sigüenza, José de, Fundación del Monasterio de El Escorial, Madrid, Aguilar, 1963.
Tasso, Torquato, Gerusalemme liberata, ed. Lanfranco Caretti, Milano, Mondadori, 

1957.
Valdés, Ramón, «Claves e hipótesis para la interpretación de La octava maravilla: 

fuentes, motivos simbólicos y trasfondo histórico», Anuario de Lope de Vega,  
7 (2001), p. 165-189.

Valencia, Pedro de, «Informe autógrafo a los comentarios a Ezequiel», ed. Pilar Plena, 
en Obras completas II. Escritos bíblicos y teológicos, coord. Jesús Mª Nieto, León, 
Universidad de León, 2014, p. 147-168.

Vega y Carpio, Lope de, El peregrino en su patria, ed. Juan Bautista Avalle-Arce, 
Madrid, Castalia, 1973.

—, Loas, ed. Luigi Giuliani, en Comedias. Parte I, Barcelona, Milenio, 1997, 
p. 5-104.

—, Edición crítica de las Rimas, ed. Felipe B. Pedraza Jiménez, Ciudad Real, 
Universidad de Castilla-La Mancha Madrid, 1993-1994, 2 vols.

—, Poesía III: Jerusalén conquistada. Epopeya trágica, ed. Antonio Carreño, 
Madrid, Fundación José Antonio Castro, 2003.

—, La octava maravilla, ed. María Nogués y Ramón Valdés, en Comedias. Parte X, 
Lérida, Milenio, 2010, vol. II, p. 891-1041.

—, Pastores de Belén, prosas y versos divinos, ed. Enrique Suárez Figaredo, 2011. 
http://users.ipfw.edu/jehle/CERVANTE/othertxts/Suarez_Figaredo_Pasto- 
resDeBelen.pdf.

—, La vega del Parnaso, ed. Felipe Pedraza y Pedro Conde Parrado, Ciudad Real, 
Universidad de Castilla La Mancha, 2015, 2 vols.




