Lope de Vega y la arquitectura sagrada:
El Templo como profecia

Luis GOMEz CANSECO
(Universidad de Huelva)

Cuando Lope comenzé a escribir la Jerusalén conquistada, acaso en los tltimos
afios del siglo XVI, el Templo de Salomén formaba parte de un paisaje intelectual
vivo y atractivo para un cierto nimero de lectores espafioles'. Benito Arias Montano
habia injerido en la Biblia Regia, impresa en Amberes entre 1571 y 1572, el tratado
Exemplar sive de sacris fabricis liber, en el que se estudiaba la forma y simbologia de
las construcciones que, a su entender, habian sido inspiradas por el mismisimo Yavhé:
el arca de Noé, el tabernaculo y el Templo de Salomén. La obrita fue reimpresa
por Franciscus Raphelengius, antiguo colaborador de Montano, en el volumen
Antiquitatum Iudaicarum libri IX, estampado en 1593. Montano se atuvo a la des-
cripcion del Templo que se hace en / Reyes 6, 2-20'y II Cronicas 3, 1-17, aunque com-
plementando la informacion con las Antigiiedades judias de Flavio Josefo (VIIIL.3.2)
y los comentarios de la Misnd hebrea?.

Ese Templo, destruido durante la invasion babildnica, tuvo un proyecto de recons-
truccion en la vision del templo futuro que el profeta Ezequiel relaciond puntual-
mente en los capitulos 40-43 de su libro. A tal descripcion profética se amoldaron los
jesuitas Jeronimo de Prado y Juan Bautista Villalpando para publicar, en 1596, sus
In Ezechielem Explanationes et commentarii in priora sex et viginti capita®, que, de
hecho, identificaba el Templo salomoénico y el descrito por la vision del profeta. Los
ejemplares del libro, impreso en Roma por Aloisius Zannetti, salieron hacia Espafia
en 15974 y a su llegada causaron un pequefo revuelo entre los allegados a Montano,

' Lucie-Lary (1898: 168) recuerda que en la octava XVIIL, 47 afirma de si mismo que «al sol he visto

treinta y ocho veces», lo que nos situaria en torno a 1600, fecha que también avala Lara Garrido (1981:
96). En efecto, las estrofas VII, 57-58 mencionan a Felipe II ya muerto y a su hijo coronado (Carreno
2005: 818). No obstante, Lapesa (1967: 275-276) llevo la fecha inicial de composicion hasta 1598, y
bien pudo ser que la traza de la obra y sus cantos iniciales empezaran a tomar forma en los ultimos afios
del siglo XVI. Todas las citas de la Jerusalén conquistada proceden de Vega (2003). Por lo demas, este
trabajo se enmarca en los proyectos de investigacion MINECO FFI2012-32383 y PAIDI HUM-7875.

2 Cfr. Cuadra Blanco (1995) y Gémez Canseco (2003).

En 1602 y 1604 se publicaron dos volumenes mas, ya a cargo exclusivamente de Juan Bautista Vil-

lalpando, con los titulos de De postrema Ezechielis prophetae visione y Apparatus urbis ac templi

Hierosolymitani pars I et II. Cfr. Ramirez (1991).

4 Cfr. Lazure (2000: 162).



192 Luis GOoMEZ CANSECO

tanto por el discurso histérico como por la proximidad del proyecto a la persona del
5

rey°.

Arias Montano, asentado en Sevilla desde 1592 hasta su muerte, en 1598, fue un
referente esencial para el entorno intelectual de la ciudad, encabezado entonces por
el pintor Francisco Pacheco. A ese grupo se quiso vincular Lope para la publicacion
de su Jerusalén, como demuestran el texto de Pacheco incluido en los preliminares
por Baltasar Eliseo de Medinilla o los elogios hacia el propio Pacheco, hacia Arguijo,
Diego Jiménez de Enciso, Ortiz Melgarejo o Francisco de Rioja vertidos en el libro
XIX. El mismisimo Montano aparece citado —como expreso homenaje— no menos
de cuatro veces en los ladillos del poema, por lo que no es de extrafiar que de ese
contexto surgiera el interés de Lope por el Templo de Salomon.

Se afiadia a ello que el edificio aparecia en dos de sus principales modelos lite-
rarios. Si Torquato Tasso menciona el Templo en el canto XIX, 33, aunque, a decir
verdad, casi al vuelo, en La gran conquista de Ultramar (1858: 322-324), el otro gran
referente en la composicion de la Jerusalén, Pedro el Ermitafio describe la ciudad a
los cruzados, incluyendo el mencionado Templo. Por eso, en el canto III del poema,
apenas comenzado, Lope hace que los cristianos salgan de una Jerusalén que ha sido
ocupada por Saladino. En su camino hacia Tripoli, se detienen junto a un rio y el
patriarca Heraclio les refiere unas antiguas profecias sobre el origen de la cruz de
Cristo que, no obstante, comienzan en el monte Moriah con una pormenorizada des-
cripcion del Templo de Salomén. El discurso de Heraclio se alarga durante cuarenta
y cuatro octavas (III, 23-67) en un excurso que describe con detalle la construccion
y factura del Templo, su altura y longitud, sus divisiones internas y su decoracion,
la ubicacién del sanctasanctorum con el velo y el Arca de la alianza, asi como las
construcciones que lo rodeaban:

...fundé su Templo Salomon de altura

de ciento y veinte codos, y sesenta

de longitud con rica arquitectura,

y los dos altos dividiendo en treinta;

del segundo solario hasta el altura

sesenta puso, y por la parte exenta

sus canceles, sus ambitos en torno

para seguridad y para adorno. (2003: 109)

La extensa digresion parece, en principio, traida por los pelos. De hecho, un lec-
tor contemporaneo, como Juan de Fonseca y Figueroa, entendi6 que se trataba de un
postizo y, cuando —en unas notas tomadas al hilo de la lectura— llega a este episodio,
apunta: «La description del Templo y repeticion de escrituras parece impertinente
en la postrera octava» (Moya y Beltran 1987-1988: 1002). No le faltaban razones
a Fonseca para emitir tal juicio, pero Lope tuvo otras para forzar de esta manera el
discurso, aun cuando, en realidad, todo €l esta tomado casi a la letra de la Chronica,

Véase, como ejemplo, las palabras de fray José de Sigiienza en su Historia de la Orden de San Jero-
nimo (1963: 431). Todavia en 1612, Pedro de Valencia, discipulo también de Montano, aprovecho la
elaboracion del Index librorum prohibitorum et expurgatorum para recomendar la censura del libro
(Valencia 2014: 147-168). En torno a la polémica, véase Cuadra Blanco (2015).



Lope de Vega y la arquitectura sagrada: El Templo como profecia 193

succintim compraehendentia res memorabiles seculorum omnium ac gentium, ab
initio mundi usque annum Christi nati MCCCCC de Johannes Nauclerus, a partir
de la edicion salida en Colonia, de las prensas de Johannes Quentel y Gervinius
Calenius en 15646,

El motivo, no obstante, le resulté a Lope lo suficientemente sustancial como para
darle cabida, de uno u otro modo, en otros textos escritos por los mismos afios. Asi el
soneto LXXIV de las Rimas impresas en 1602, dedicado al conde de Lemos, remite al
«nuevo templo» —el monasterio de San Lorenzo El Real de El Escorial- como ejem-
plo de sobrepujamiento de una nueva edad frente a la antigua:

La antigua edad juzgé por impossibles
tres cosas celebradas en el mundo,

o hallar jamas artifice segundo

a quien segunda vez fuessen possibles:

la clava con que Alcides tan horribles
monstros vencio en la tierra y el profundo,
de Jupiter el rayo furibundo

y los versos de Homero inacessibles.
Otras tres ay en nuestra edad presente:

las hazaias de Carlos soberano;

del nuevo Salomoén el nuevo templo

y vuestros versos, conde, en cuya frente
resplandece el laurel ingrato en vano:

que no teniendo igual, sirven de exemplo. (1993-1994: 1, 351)

Asimismo una de las loas recopiladas en la primera parte de sus Comedias, de
1604, acude a la idea de un nuevo templo que compite con el de Salomon, aunque en
un contexto burlesco y en el marco tematico de la envidia y la murmuracion sobre el
que tanto volvié el Lope de esos afios. Como en el episodio de la Jerusalén, aqui tam-
bién se describe con puntualidad el edificio:

Revolviendo cierto dia

un libro, escrita esta historia
digna de marmol y bronce
hallé en una de sus hojas.

Y fue que viéndose un hombre
(cuyo nombre, pues, no importa,
en olvido y en silencio

sera bien pasarlo agora)

tan prospero y abundante

de bienes que su memoria

la de aquel Midas famoso
resucita al mundo y toma,

no sabiendo en qué expendellos
quiso una casa famosa

labrar, de forma que fuese
maravilla octava y sola.

¢ Cfr. Gomez Canseco (2016).



194 Luis GOoMEZ CANSECO

Pusolo por obra al punto

y con menos tiempo y costa
que Salomén de su Templo
el immortal nombre borra.
Eran, al fin, sus paredes

de alabastro, que al aljofar
imitaba en la blancura
cuando sale de las conchas.
De jaspe resplandeciente

las portadas sumptiiosas,
cuya grandeza decia

del dueiio el estado y pompa.
De pérfiro las columnas,

que a los techos de oro tocan,
de marmol las escaleras

y de pizarra las losas.

Las piramides de Egipto
eran de sus torres sombra
dando con sus chapiteles
invidia al sol que los goza.
Cercolo de mil jardines
cuyas diversas alfombras
representaban aquellas

de Menfis y Babilonia.

Al fin, todo su edificio

era, senado, de forma

que fue la grandeza suya
afrenta y ignominia de otras. (1997: 100-101)

Ese mismo afio de 1604, vio la luz El peregrino en su patria, donde se presentaba
a Salomo6n como «aquel famoso que hizo el Templo a Dios, que no ha tenido / igual
en todo el orbe ni tuviera / segundo, si el segundo rey Filipo / no hubiera edificado
a San Laurencio» (1973: 113). Mas adelante, con motivo de una visita al monasterio
de Monserrat, un peregrino aleman compone un epigrama donde el Templo salomo-
nico se pone en conexion teoldgica con el culto mariano: «Hizo el divino Salomén
eterno...» (1973: 159-169). Hacia 1609 pudo componer Lope su comedia La octava
maravilla, en la que Tomar, rey musulman de Bengala, emplaza a varios arquitectos
antes de edificar un templo en honor de Ala. Alli concurren Siran, que describe los
templos de Diana en Efeso, Juno y Jupiter, junto con la casa de Ciro; Roseto para mos-
trar los palacios de Alejandro y Nerdn; el hebreo Samuel, que presenta el Templo de
Salomén; y el espaiiol Leonardo, que hace lo propio con el monasterio de El Escorial.
Asi se refiere Samuel al edificio hierosolimitano:

Tomar  Hebreo ;qué tranzas tienes?
SAMUEL Aunque antiguas y modernas
pudiera mostrarte muchas,
basta que este templo veas.
Tomar,, De quién es?



Lope de Vega y la arquitectura sagrada: El Templo como profecia 195

SamueL De Salomon,
y no admite competencia
porque es Dios el arquitecto.
Tomar  Rara maravilla!
SamuEL  jExtrema! Vega (2010: 925).

Los Pastores de Belén salieron en 1612 y de nuevo el Templo tiene una significa-
tiva e inesperada presencia en la obra, casi siempre vinculada al personaje de Nicaula,
reina de Saba, cuya visita a Salomoén también se detallaba en la Jerusalén conquis-
tada. Es el pastor Nectalvo quien entona las grandezas misticas del Templo:

Aqui del magno Salomon se ofrece

la ciencia, que una noche le fue dada;

el templo que en el mundo le engrandece,
maravilla a ninguna comparada;

por quien Nicaula de Saba le ofrece

gloria de tantos Reyes envidiada;

si bien en la vejez las Idumeas

le obligaron a hacer cosas tan feas. (2011: 154)

Todavia en 1620 volvio sobre el asunto, con ocasion de una Oracion hecha para
el «certamen en los recoletos agustinos cuando mudaron el Santisimo Sacramento a
la capilla mayor, nuevay, aunque luego se incluyera en La vega del Parnaso (1637).
En el poema, san Agustin se enviste del espiritu de Salomon para celebrar la funda-
cion del nuevo templo, que se pone en parangdn con el biblico, en términos similares
a los que ya habian aparecido en La octava maravilla:

...Augustino

en forma de aquel rey, que, dedicando
el mas excelso Templo,

figura de la Iglesia,

que deja atras la maravilla efesia

ni vio la gran Cartago,

Getulia ni Apolonia,

de Juno, Apolo y Jupiter,

diciendo: «Sefior mio,

escucha mi oracion, pues himnos oyes,
para que estén tus 0jos

abiertos siempre sobre aqueste Templo,
desde que salga el dia

hasta que ausente el sol, la oscura noche
a su prision le lleve,

pues fue palabra tuya

que en ¢l escucharias

las oraciones de su siervo humildey.
Esto dijo en el Templo

Salomén, y Augustino

repite a Dios los mismos himnos santos. (2015: 11, 345-346)



196 Luis GOoMEZ CANSECO

Arquitectura y profecia

Son dos las funciones retéricas que el Templo de Salomon tiene en estos textos de
Lope. La primera de ellas corresponde al sobrepujamiento con otras construcciones
para ponderar su grandeza o perfeccion, como se plasma en el soneto de las Rimas
o en la loa de 1604. La segunda es la écfrasis —en tanto que descripcion detallada de
un objeto artistico— que pretende conmover o impresionar al lector’. Como recurso
retorico, la écfrasis contaba con numerosos antecedentes en la tradicion épica, que
justifican su presencia en la Jerusalén conquistada®, aunque Lope se sirve de este
motivo para introducir un mensaje profético.

Siguiendo los modelos de Virgilio, Ariosto y Tasso, y aun los de la tradicion
medieval, Lope otorgd un papel clave a las profecias en el disefio de la Jerusalén
conquistada, como anuncio de un evento futuro respecto a distintos acontecimien-
tos de la historia y como parte esencial de un mundo en el que cabia el prodigio y la
intervencion divina®. Desde el comienzo de la accion épica, todo el libro esta transido
de un espiritu profético que confirman los augurios del cautivo a Saldino en el libro
VI, la presencia inequivoca de Joaquin de Fiore en el VII o el futuro anunciado al rey
Alfonso por el mago Mafadal en el XIII.

La singularidad, en el caso del Templo salomonico, consiste en que la profecia
va unida a la écfrasis, algo que ya contaba con un antecedente en la Eneida VIII,
616-731, donde Virgilio anuncia el destino de su héroe por medio de la descripcion
del escudo forjado por Vulcano. Se anade a ello el hecho de que el objeto elegido sea
arquitectonico, aunque en este caso, como subraya Samuel en La octava maravilla,
«es Dios el arquitecto», por lo que se sobreentiende el caracter sagrado del edificio.
Por eso, en Los pastores de Belén, el encargado de presentar el Templo es el pastor
Aminadab, caracterizado como «estudioso de la lecion del Torach» (2011: 16), es
decir, atento a los sentidos de la palabra de Dios. Late en ello la conviccion, mantenida
desde el Antiguo Testamento hasta la Edad Media, de que las construcciones inspira-
das por Dios guardan mensajes proféticos en cada uno de sus mas minimos detalles.
Es la idea que se traslada, por ejemplo, en san Benigno de Dijon, que, en referencia a
la construccion de un templo para el culto divino, apunta: «In eo multa videntur mys-
tico sensu facta, quae magis divinae inspirationi quam alicuius deputari debent peri-
tiae magistri», esto es, ‘En el cual hay mucho que parece hecho con sentido mistico,
que habria que reputar mas a la divina inspiracion que a la pericia de algiin maestro’
(1854: 162, 819).

En la Jerusalén, es Heraclio de Auvernia, patriarca de la ciudad, quien hace la
descripcion del Templo. Como personaje, Heraclio aparece Ginicamente en los tres
primeros libros del poema, vinculado siempre a la pérdida de la Vera Cruz y de la
ciudad de Jerusalén a manos de Saladino: «Heraclio —seglin se precisa en un ladillo—

Cfr. d’Artois (2006: 20-21 y 26-27), que subraya, ademas, la relacion entre la descriptio retérica y la
composicion de lugar ignaciana, asentada como practica en los colegios jesuitas.

8 Sobre la écfrasis en Lope, Bergmann (1979), Borghini (1949: 307) y Guillén (1995).

En torno a la profecia en la épica clasica y renacentista, véase Cairo (2013) y Cerbo (2005). Sobre la
profecia en la Jerusalén, véase Guillén (1989: 109-118), Davis (2000: 175-185) y Carrefo (2005:
830-831).



Lope de Vega y la arquitectura sagrada: El Templo como profecia 197

se llamaba el patriarca de Jerusalén cuando se perdi6 la Cruz, porque habia profecia
que uno la habia de ganar y otro perder». El otro, claro esta, era el emperador Heraclio.
Lope se encargd de subrayar los vinculos proféticos del personaje y de esa pérdida:
«El patriarca Heraclio la temida / profecia lloro, viendo ganada / en tiempo de otro
Heraclio, y reducida / a libre imperio la ciudad sagrada, / y que en el suyo (jgran
dolor!) perdida, / sangrienta yace en lagrimas bafiada» (2003: 47 y 103). Por tal razon,
su descripcion del Templo se abre con una referencia a la cruz en que murié Cristo:

De esta divina victoriosa vara,

verde y florida ya, de este instrumento,

de esta arpa de David, que tuvo fijas

las cuerdas de Dios hombre en tres clavijas,
dejando las antiguas profecias,

con quien ahora la verdad concierta,

me refirieron los primeros dias

que vio el persiano la Dorada Puerta,

una en consuelo de las ansias mias,

que yo no sé si es apocrifa o cierta,
fundada en verdadera y sacra historia,

a quien se debe crédito y memoria. Vega (2003: 108)

A partir de ahi se narra la fundacion del Templo sobre el monte Moriah y se des-
cribe el edificio a lo largo de veinticuatro octavas siguiendo a la letra la Chronica de
Nauclerus. Solo entonces Heraclio introduce en su narracion a un nuevo personaje de
dimension profética: Nicaula, reina de Saba, identificada en los ladillos con Sibila!®.
Admirada de la sabiduria de Salomon y la magnificencia de su Templo, Nicaula acude
a Jerusalén para confirmar por medio de enigmas la inspiracion divina de la obra.
Durante su estancia y dado su natural profético, viene a identificar, entre los jardines
que rodeaban la obra, el arbol en el que habria de morir Cristo:

Dicen algunos que a Saba llegada,

mas no se sabe bien, dijo en su ausencia,
lo que en los bosques vio de la sagrada
ciudad, que tuvo oculto en su presencia;
escribiole que vio con acopada

pompa un arbol que hacia competencia
a los demas en ramas y hermosura

de verde y natural arquitectura.

Y que en este seria suspendido

un hombre, cuya muerte causaria

que el pueblo de Israel fuese esparcido,
cuyo reino también pereceria;

al fin por los indicios conocido,

«Gregorio Cedrono dice que los griegos la llamaron Sibila, y él mismo lo siente cuando dijo: Nam et
ipsa Sybilla ob ingenii promptitudinem sapientamque, et rerum multarum peritiam magni erat nomi-
nis. Oisopaeus in oracula Sybillina» (Vega, 2003: 116). La cita remite al Historiarum compendium
de Georgius Cedrenus, que narra el episodio de Nicaula, afirmando, en efecto: «regina Sabae, quae a
Graecis Sibylla dicta fuit» (1838: 167).



198 Luis GOoMEZ CANSECO

y por el tronco derribado un dia,

fue por el rey pacifico mandado

que fuese el tronco en la piscina echado.

De este dicen que fue la Cruz divina,

vivifica, suprema, insigne rama,

que hallado en la probatica piscina

dio a Cristo santo la postrera cama. (2003: 116-117)

En Los pastores de Belén, el ya mencionado pastor Aminadab recuerda esos
enigmas que Nicaula propuso Salomon y, mas adelante, Dositea compara su peregri-
nacion a Jerusalén con la de los Reyes Magos para descubrir que el nuevo y defini-
tivo enigma era el propio Redentor: «De la misma Saba, Nicaula bella, / sabia, por
sabio a Salomon traia / dones y enigmas, fama fue, no estrella. / Hoy, Reyes, a mayor
sabiduria / traéis presentes, y guiados de ella / hallais la enigma en brazos de Maria»
(2011: 301). Ese vinculo entre el Templo salomoénico y la Virgen Maria se repite en
el epigrama que el peregrino aleman eleva con motivo de su visita al monasterio de
Monserrat en El peregrino en su patria:

Hizo el divino Salomén eterno

trono a su madre para honrarla un dia,

y a vos criada, celestial Maria,

en la idea de Dios desde ab aeterno,
labré un templo el Artifice superno
luego que el mundo en fabrica ponia,
faro que fuese de las naves guia,

perdido el norte del mortal gobierno.
Este monte, piramide, obelisco,

y eterno altar fue el templo, Virgen bella,
de vuestro Salomon fébrica altiva,

para que hiciese el nido en este risco

la candida paloma inclusa en ella,
saliendo el sol a vuestra verde oliva. (1973: 159-169)

En el soneto se establece un complejo paralelo entre tres templos: el de Salomoén,
definido como una suerte de microcosmos, el de Monserrat y el mundo creado por
Dios, que se presentan como glorificacion de la Virgen en tanto que engendradora de
Cristo y se relacionan con el Espiritu Santo para anunciar la esperanza en la redencion
en el ultimo verso.

Con esa misma intencion de conectar el Templo con la redencion, Lope subrayo
su construccion sobre el monte Moriah, afladiendo cuatro referencias veterotestamen-
tarias que también apuntan a la redencion: «Después de cuatrocientos y ochenta afios
/ de la egresion del cautiverio hebreo, / donde Abraham oy6 los desengafios / de su
obediente sin igual deseo, / vio la escala Jacob y de los dafios / de su pueblo el pastor
del filisteo, / cesar el angel y envainar la espada, / cumbre del monte Moria celebradax»
(2003: 108-109). Hagamos la relacion de estos antecedentes proféticos: la liberacion
del cautiverio hebreo, el sacrificio y salvacion de Isaac, la escala de Jacob como pacto
entre Dios y los hombres y el perdon del angel del Sefior a David y a su pueblo, seglin



Lope de Vega y la arquitectura sagrada: El Templo como profecia 199

se narra en 1 Cronicas 21, 15-17: «Alzando David los ojos, vio al angel de Jehova,
que estaba entre el cielo y la tierra, con una espada desenvainada en la mano, exten-
dida sobre Jerusalén. Entonces David y los ancianos, cubiertos de sayal, cayeron de
rostro en tierray.

Como ha explicado Anna Cerbo (2005: 467), «la forma profetica soccorre sia la
predicazione sia la trattazione scritta dei pitt complessi temi teologici, quali la nascita
di Gesu Cristo, la crocifissione e la resurrezione, il diluvio universale ¢ il Giudizio
universale». En este caso, Lope convirtid la construccion del Templo en profecia de
la futura resurreccion simbolizada por la cruz. No estaba lejos de la verdad Juan de
Fonseca, cuando anoto respecto a este episodio de la Jerusalén: «Parece que tira solo
a contar de donde se hizo la cruz de Christo, porque no concluye otra cosa» (Moya
y Beltran 1987-1988: 1002). Pero, en realidad, si habia otra cosa, pues, el lignum
crucis tiene una importancia capital a lo largo del poema, que no es ajena a la caida
de Jerusalén ni a su anunciada reconquista, desde el punto y hora en que los turcos
ganan, en el libro I, un brazo de la santa cruz, que sera motivo de diversos conflictos
en la trama hasta el libro XII.

Desde el punto de vista teologico, la cruz aparece como instrumento y cauce de la
resurreccion y la redencion, convirtiéndose en eje de las dos venidas de Cristo, pues,
segun entiende Joaquin Casalduero (1971: 68), «la Iglesia nace con ¢l y con ¢él se
desarrolla, porque a través suyo el reino espiritual de Cristo se establece en el mundo.
Se pone en la Jerusalén celeste el énfasis que se ponia en el milenio, y ademas se la
convierte en meta del destino y de la esperanza de los hombresy. Por ello no ha de sor-
prender que, tras la descripcion del templo en la Jerusalén terrestre que se encuentra
en el libro III, comparezca en el IV la Jerusalén celestial para pedir el socorro divino.
Pero no solo por la circunstancia histérica descrita en el poema, sino, mas alla, aten-
diendo a la redencion definitiva, que aparece encarnada en la figura de Cristo crucifi-
cado al final de la escena:

Aquel amor reciproco parece

que alli mas eficaz se comunica;

el Padre en ¢l se agrada y se engrandece,
y el Hijo al Padre eterno glorifica;

la humanidad asunta resplandece,

y aquella joya mas preciosa y rica,
santisimo rubi de su costado,

mostr6 su corazén enamorado.

Las rosas de los pies y de las manos

de amor enrojecieron las heridas,

que cuando pide el bien de los humanos,
la purpura refrescan encendidas;

el Padre con los ojos soberanos

mira el valor de las humanas vidas,

y viendo lo que al Hijo el mundo cuesta,
en su piedad escribe la respuesta. (2003: 146).

El Templo se convierte asi en una manifestacion terrena de la Jerusalén celestial,
pero también en una prefiguracion mistica. Si bien se mira, se trata de un mecanismo



200 Luis GOoMEZ CANSECO

de interpretacion propio del texto biblico, segun el cual la literalidad del Antiguo
Testamento contendria sentidos proféticos que anuncian no solo el Nuevo Testamento,
sino el futuro posterior. El método, que tenia su origen en algunos comentaristas
rabinicos, reaparece en Joaquin de Fiore o Sixto de Siena y esta presente en autores
como fray Luis de Leon o Benito Arias Montano. Precisamente del Exemplar, el texto
donde Montano describe el Templo de Salomon, se deduce una concepcion sagrada de
algunas construcciones ideadas por la mente divina y luego trasmitidas a los hombres,
que encierran secretos de indole profética. Asi, por ejemplo, el arca de Noé se presenta
como un ataud ajustado a las medidas del cuerpo muerto de Cristo, en el que se per-
cibe la marca de los clavos en pies y manos y la lanzada en el costado derecho, dando
a entender que en el espacio arquitectonico del arca estaba ya implicita la redencion
del pecado y la salvacion eterna''. También Lope otorgd una dimension profética y
cristologica al Templo como prefiguracion de la redencion y de la Jerusalén celeste,
que se apunta de un modo semejante en los Pastores de Belén:

Alégrese, pues, Sion, y alégrese Israel (como ¢l mismo dice), pastores de Belén, este
dichoso dia que tantos siglos antes nos predijeron. Y advertid que este reino no le habéis
de entender asi terreno y material, como algunos de nosotros, sin penetrar la corteza, le
imaginan. No es este el de David, de Salomén, de Ezequias y de otros, no la reedificacion
del Templo; que el reino de este Niflo es espiritual y divino, como lo han dicho y prevenido
los profetas: Cristo ha de reinar en la espiritual Jerusalén. Y asi, cuando oyéredes reino,
uncion, Sion, Jerusalén, Templo, pueblo de Jacob, hijos de Israel, y la congregacion y junta
prometida de todas las partes de la tierra, habeisla de entender en el espiritual sentido, y no
en la corteza de la letra. Asi que el reino de David en Jerusalén, el monte de Sion, la casa
de Jacob y el pueblo de Israel, ya, pastores mios, habéis de entender una Iglesia y agrega-
cion de fieles y justos; y Cristo un redentor, no de la terrena cautividad, sino de la espiritual
redencion. (2011: 222)

No obstante, antes de la segunda llegada de Cristo y de la redencion definitiva,
Lope quiso proyectar esa imagen sagrada del Templo como fuente de redencion hacia
su propia contemporaneidad.

Proyecciones de un nuevo templo

El papel que Lope se asigna a si mismo como intérprete de las profecias y vate
para la corte hispanica le permite actualizar su mensaje y trasladarlas a la realidad
contemporanea'?. Esa actualizacion alcanza también a la arquitectura, pues, como ha
explicado Ofelia Manzi (1991: 202), todo constructor de un nuevo templo se envolvia
de algiin modo en el mismo espiritu de los arquitectos sagrados: «En la edificacion del
templo cristiano todo responsable de la obra —inspirado por Dios—, se convierte en un
nuevo Béselél o en un nuevo Salomoén, con lo cual la continuidad de la religion con
respecto a sus fuentes y el respeto del arquetipo paradigmatico, quedan aseguradosy.

" Cfr. Gomez Canseco (2013).
12 Cfr. Leahy (2009: 67).



Lope de Vega y la arquitectura sagrada: El Templo como profecia 201

Lope plasmo esta conviccion en la Oracion que escribié en 1620 para la consa-
gracion de la iglesia de los agustinos recoletos, que se vincula expresamente a una
profecia de Isaias sobre la refundacion del Templo. Nos encontramos incluso con una
mencion del mismo monte Moriah como lugar propicio para los sacrificios:

«Yo traeré —dijo Dios por Isaias—

mi pueblo al monte santo,

y darele alegria en la alta Casa

de mi oracion donde agradables sean

sobre mi altar sus victimasy,

palabras que este dia (joh santo templo!)

os vienen tan al justo

que parece que Dios por vos las dijo. (2015: 328)

Siguiendo una pauta comun, el nuevo templo viene a ser denominado Epifania,
como alusion expresa al nacimiento de Cristo y a la redencion, para subrayar de inme-
diato su condicion divina y milagrosa: «No parece que os han edificado, / y parece
que sois aparecido» (2015: 337). Es esa naturaleza sagrada la que —en un paralelo
prefigurativo— convierte al templo en una nueva estrella que ha de guiar en peregri-
nacion al actual monarca, Felipe III, como antes ocurriera con los Magos, y aun antes
con Nicaula respecto al Templo hebreo. En ese ejercicio de paralelismos, san Agustin
se inviste del espiritu de Salomoén para repetir sus palabras en la consagracion del
Templo, al tiempo que su discurso se proyecta no ya hacia el santo, sino hacia los
agustinos del 1620, ultimos responsables de la obra y herederos del monarca hebreo.
A la postre, la iglesia de los agustinos, ubicada en la muy terrestre corte madrilefa,
terminara convirtiéndose en participe y adelanto de la Jerusalén celestial:

y escuche de Madrid sus oraciones:
pues aunque dijo ya por Isaias,

que es el cielo su solio, y que es la tierra
alfombra de sus plantas,

aqui también habita:

este sera su cielo. (2015: 346)

El juego de semejanzas misticas se multiplica en el caso del monasterio de
San Lorenzo el Real de El Escorial, que desde muy pronto fue sefialado como un
segundo Templo, al tiempo que su constructor, Felipe II, aparecerd como un nuevo
Salomoén, similar en sabiduria y prudencia'®. De hecho, Lope se refiere al monarca
hebreo en la écfrasis del libro III como «el Rey prudente», con un apelativo que,
para los lectores de principios del siglo XVII, apuntaba sin equivocos hacia el rey
muerto en 1598. Del mismo modo que el Templo de Jerusalén se identifica con la
dinastia y el pueblo hebreos, El Escorial adquiria asi un valor emblematico para la
monarquia hispanica.

13 Cfr. Cuadra Blanco (1996 y 2000), Lazure (2000: 166-167), Valdés (2001: 176-177) y Nogués (2006:
477).



202 Luis GOoMEZ CANSECO

A partir de esa idea, construyd Lope su comedia La octava maravilla, que comienza
en Bengala, pasa por Sevilla y la isla de Gran Canaria, para llegar a la corte y, desde
Cadiz, retornar finalmente a Bengala. Su protagonista, el rey Tomar, de fe musulmana,
decidido a levantar un templo a Ala, escucha las maravillas que un arquitecto espafiol
llamado Leonardo le detalla en torno a El Escorial. Como en la Jerusalén conquis-
tada, Lope aprovecha la ocasion para describir el edificio —con el detenimiento que
permitia una comedia—, siguiendo de cerca el testimonio de un discipulo de Arias
Montano, fray José de Sigiienza. El templo se convierte en motor de la accion en el
punto y hora en que Tomar declara: «de esta octava maravilla ha sido / mi alma de su
ser enajenada». Bajo ese efecto de fascinacion y movido por el deseo de conocer el
edificio sagrado y al rey que lo sustenta, decide iniciar una peregrinacion para la que
se sefiala por expreso el paralelo de la que hizo la reina Nicaula a Jerusalén:

Llévale el ver la octava maravilla,

y al rey también, que es maravilla octava,
haciendo Salomoén al de Castilla,

como Nicaula a Siria caminaba. (2010: 943-944)

Tras muchas peripecias en Espana, Tomar regresa a Bengala convertido al catoli-
cismo y habiendo adoptado el nombre cristiano de Felipe:

Ya que soy Felipe,

por devocion y amor del rey de Espaiia,

glorioso de este nombre, y mas glorioso

del que tengo, sefiores, de cristiano,

prometo de escribirle y despacharle

lo mas presto que pueda embajadores

para que desde alla me envie padres

que instruyan en la fe todos mis reinos

como dicen que lo hace el rey de Persia. (2010: 1029)

La obra termina con el perdon que Tomar otorga al usurpador Ozmin y a su
hermana Briseida, al ver que buscan amparo bajo un retrato del monarca espaiiol:
«ToMAR. ;Pues de qué sefior se amparan? / MoTRrIL. Alza los ojos arriba / y mira que
es rey de Espafia / a cuya sombra se arriman. / Tomar. jCielos, este es su retrato! /
iA qué buen tiempo me avisan! / Perdonad, gran rey de Espafa: / yo les perdono las
vidas» (2010: 1033).

El paralelo entre la Jerusalén conquistada y La octava maravilla resulta transpa-
rente. En el poema, el Templo construido por Salomon suscita el viaje de Nicaula, que
alli descubre el arbol donde Cristo habria de morir para traer la redencion al mundo;
en la comedia, El Escorial provoca la peregrinacion de Tomar a Espafia, que, tras
convertirse al cristianismo, se dispone a convertir a todo su pueblo. Ambos templos se
convierten asi en centro del mundo para avanzar mesianicamente hacia la redencion
y la futura Jerusalén celestial. Felipe 11 habria reconstruido el Templo con El Escorial
y a su hijo corresponderia la constitucion de una nueva Jerusalén terrestre como paso
hacia la celestial y definitiva, tal como el abad Joaquin habia predicho en el libro VII
de la Jerusalén:



Lope de Vega y la arquitectura sagrada: El Templo como profecia 203

Sucederale un aguila divina

que le podra mirar solo en la tierra,

a cuyos rayos desde aqui se inclina

cuanto la tierra mas hermoso encierra;

corre tiempo veloz, pasa, camina,

llegue sabio en la paz, fuerte en la guerra,
rayo al hereje vil, cuchillo al moro,

el Tercero Filipe al Siglo de Oro. (2003: 271)

De este modo y segtin se deduce de los textos lopescos, el Templo de Salomon,
como edificio inspirado por el mismo Dios, encerraria en si la prefiguracion de todos
los templos futuros y, en especial, de El Escorial, marcando proféticamente el camino
hacia un Siglo de Oro que avanzaria desde una primera redencion terrena hacia la
redencion eterna y la Jerusalén celestial. Pero que nadie se engafie: esa Jerusalén
deseada, para el propio Lope, no era otra cosa que un lugar en la corte, que aspiraba
alcanzar hilando tales profecias en torno al monarca.

Bibliografia citada

Arias Montano, Benito, Antigiiedades Hebraicas. Tratados exegéticos de la Biblia
Regia. Antigqvitatvm Ivdaicarvm libri IX. Apparatvs sacer, coord. Luis Gomez
Canseco, Huelva, Universidad de Huelva, 2013.

Benigno de Dijon, Chronica venerandorum abbatum illustriumque hujus beatissimi
athletae Christi Benigni Divionensis monasterii benefactorum atque fundatorum,
en Patrologia Latina Database, ed. Jacques-Paul Migne, 1854, 162, cols. 755-849.

Bergmann, Emilie, Art Inscribed: Essays on Ekphrasis in Spanish Golden Age Poetry,
Cambridge, Harvard University Press, 1979.

Borghini, Vittorio, Poesia e letteratura nei poemi di Lope de Vega, Genova, Scia,
1949.

Bustamante Garcia, Agustin, La octava maravilla del mundo (estudio historico sobre
El Escorial de Felipe II), Madrid, Alpuerto, 1994.

Cairo, Maria Emilia, Vatum ignarae mentes Estudio del discurso profético en Eneida
de Virgilio, Tesis de Doctorado, Universidad Nacional de La Plata, 2013.

Carreno, Antonio, «Las trampas de la historia: La Jerusalén conquistada de Lope de
Vegaw, en Dejar hablar a los textos: homenaje a Francisco Marquez Villanueva,
ed. Pedro Pifiero, Sevilla, Universidad de Sevilla, 2005, vol. II, p. 813-835.

Cedrenus, Georgius, Historiarum compendium, en Corpus scriptorum historiae
byzantinae, ed. Barthold Georg Niebuhr, Bonn, Immanuel Bekker, 1838.

Cerbo, Anna, «Forme di poesia profetica tra Cinquecento e Seicento», Bruniana
& Campanelliana. Ricerche filosofiche e materiali storico-testuali, 11 (2005),
p. 451-467.

Cuadra Blanco, Juan Rafael de la, «La idea de El Escorial y dos textos historicos
hebreos: El templo de Herodes en Jerusalén a través de Josefo y la Misnahy,
El Olivo, 41 (1995), p. 41-62.

—, «El Escorial y el Templo de Salomoény, Anales de Arquitectura, 7 (1996), p. 5-15.



204 Luis GOoMEZ CANSECO

—, «El Escorial como nuevo Templo de Salomoén en la literatura de los siglos XVI
y XVIl», La Ciudad de Dios, 113 (2000), p. 449-476.

—, «El Escorial y el Templo de Salomén», 2015. http://www.delacuadra.net/escorial/
jrtemplo.htm.

d’Artois, Florence, «Las “imagines agentes” y lo tragico en La Jerusalén conquis-
taday», Anuario Lope de Vega, 12 (2006), p. 19-34.

—, «Ilmages et genre: de la fonction des images dans deux épopées tragiques de Lope
de Vega: La Jerusalén conquistada, La corona tragicay», en Pouvoirs de 'image
aux XV, XVI¢ et XVII¢ siecles. Pour un nouvel éclairage sur la pratique des
Lettres a la Renaissance, ed. Marie Couton, Clermont-Ferrand, Presses universi-
taires Blaise-Pascal, 2009, p. 471-496.

Davis, Elizabeth B., Myth and Identity in the Epic of Imperial Spain, Columbia,
University of Missouri Press, 2000.

Flavio Josefo, Antigiiedades judias, ed. J. Vara Donado, Madrid, Akal, 1997, 2 vols.

Gomez Canseco, Luis, «Lope hebraizante: La Jerusalén biblica en La Jerusalén
conquistaday, Hispania Judaica, 9 (2003), p. 233-247.

—, «La medida del hombre: Arquitectura y simbologia en el biblismo espaiiol», en
La representacion del espacio en la literatura espanola del Siglo de Oro, ed.
Eberhard Geisler, Madrid, Anthropos, 2013, p. 72-98.

—, «Lope de Vega y Johannes Nauclerus: De la cronografia a la profecia épica»,
Anuario Lope de Vega, 2016 (en prensa).

Guillén, Felisa, Epica, historia y providencialismo en la Espaiia del siglo XVII: el
caso de “La Jerusalén conquistada”, Tesis de doctorado, University of California,
Santa Barbara, 1991.

—, «Incidencia de la doctrina contrarreformista en la estructura argumental de la
Jerusalen conquistaday, en Actas del X Congreso de la Asociacion Internacional
de Hispanistas, ed. Antonio Vilanova, Barcelona, PPU, 1992, vol. II, p. 985-992.

—, «Ekphrasis e imitacion en la Jerusalen conquistada”, Hispania, 78 (1995),
p. 231-239.

Kottman, Karl, Law and Apocalyse: The Moral Thought of Luis de Leon, The Hague,
Martinus Nijhoff, 1972.

Lapesa, Rafael, «La Jerusalén del Tasso y la de Lope», en De la Edad Media a nues-
tros dias. Estudios de historia literaria, Madrid, Gredos, 1967, p. 264-285

Lara Garrido, José, «Fusion novelesca y épica culta en Lope (De La hermosura
de Angélica a La Jerusalén conquistada)», Analecta Malacitana, 4 (1981),
p. 187-202.

Lazure, Guy, «Perceptions of the Temple, Projections of the Self: Royal Patronage,
Biblical Scholarship and Jesuit Imagery in Spain, 1580-1620», Calamus
Renascens, 1 (2000), p. 155-188.

Leahy, Chad, «“Legant prius et postea despiciant”: Lope, San Jeronimo e Isaias en la
portada de la Jerusalén conquistada (1609)», Criticon, 106 (2009), p. 57-71.

Lucie-Lary, Jacqueline, «LaJerusalén conquistada de Lope de Vega et la Gerusalemme
Liberata du Tasse», Revue des Langues Romanes, 41 (1898), p. 165-203.

Manzi, Ofelia, «Textos para una definicion del espacio sagradoy», Temas Medievales,
1 (1991), p. 195-207.



Lope de Vega y la arquitectura sagrada: El Templo como profecia 205

Morley, S. Griswold y Bruerton, Courtney, Cronologia de las comedias de Lope de
Vega, Madrid, Gredos, 1968.

Moya del Bafio, Francisca y M* Teresa Beltran Noguer, «Las notas de D. Juan de
Fonseca a la Jerusalén de Lope de Vegay, Estudios romanicos, 5 (1987-1988),
p- 996-1009.

Nogués Bruno, Maria, «La octava maravilla o el simbolismo de El Escorial», en Edad
de oro cantabrigense: Actas del VII Congreso de la Asociacion Internacional de
Hispanistas del Siglo de Oro, coord. Anthony J. Close y Sandra Fernandez Vales,
Cambridge, Asociacion Internacional del Siglo de Oro, 2006, p. 475-481.

Ramirez, Juan Antonio (ed.), El templo de Salomon segun Prado y Villalpando, trad.
José Luis Oliver Domingo, Madrid, Siruela, 1991.

Sanchez Jiménez, Antonio, «Quevedo y Lope (poesia y teatro) en 1609: patriotismo
y construccion nacional en la Esparia defendida y la Jerusalén conquistaday,
La Perinola, 17 (2013), p. 27-56.

Sigiienza, José de, Fundacion del Monasterio de El Escorial, Madrid, Aguilar, 1963.

Tasso, Torquato, Gerusalemme liberata, ed. Lanfranco Caretti, Milano, Mondadori,
1957.

Valdés, Ramon, «Claves e hipotesis para la interpretacion de La octava maravilla:
fuentes, motivos simbolicos y trasfondo historico», Anuario de Lope de Vega,
7 (2001), p. 165-189.

Valencia, Pedro de, «Informe autégrafo a los comentarios a Ezequiel», ed. Pilar Plena,
en Obras completas I1. Escritos biblicos y teologicos, coord. Jesis M?* Nieto, Leon,
Universidad de Ledn, 2014, p. 147-168.

Vega y Carpio, Lope de, El peregrino en su patria, ed. Juan Bautista Avalle-Arce,
Madrid, Castalia, 1973.

—, Loas, ed. Luigi Giuliani, en Comedias. Parte I, Barcelona, Milenio, 1997,
p. 5-104.

—, Edicion critica de las Rimas, ed. Felipe B. Pedraza Jiménez, Ciudad Real,
Universidad de Castilla-La Mancha Madrid, 1993-1994, 2 vols.

—, Poesia IlI: Jerusalén conquistada. Epopeya tragica, ed. Antonio Carreio,
Madrid, Fundacion José Antonio Castro, 2003.

—, La octava maravilla, ed. Maria Nogués y Ramoén Valdés, en Comedias. Parte X,
Lérida, Milenio, 2010, vol. II, p. 891-1041.

—, Pastores de Belén, prosas y versos divinos, ed. Enrique Suarez Figaredo, 2011.
http://users.ipfw.edu/jehle/CERVANTE/othertxts/Suarez Figaredo Pasto-
resDeBelen.pdf.

—, La vega del Parnaso, ed. Felipe Pedraza y Pedro Conde Parrado, Ciudad Real,
Universidad de Castilla La Mancha, 2015, 2 vols.






